Sobre la libertad, el
pensamiento y la
opresion

Apuntes para una lectura de Hannah Arendty
Primo Levi

Jose Piquer Martinez



La voluntad de comprender lo incomprensible y de enfrentarse a aquello que
excede todas las categorias del pensamiento persiste como un esfuerzo intelectual
necesario, pero turbador y siempre inacabado después de Auschwitz. La obra
intelectual de Hannah Arendt y Primo Levi es para muchos la prueba irrefutable de

que esa voluntad no se extingue con el horror.

Decir que Auschwitz plante6 numerosas preguntas es recordar una obviedad,
pero una obviedad que es necesario repetir. Podria decirse con Safranski (2005)
que “Hitler abri6 de golpe una puerta y traspasé el umbral. Ha sucedido algo
irrevocable y desde entonces ha cambiado la imagen del hombre. Por eso
Auschwitz sigue siendo un pasado que no puede pasar, un recuerdo de la
modernidad desencantada”, pues ahi pasé algo de lo que ya nadie puede

desprenderse.

Escribir sobre Auschwitz, el Holocausto y todo lo que esa época represent6 para
el tiempo del hombre en la tierra exige cuestionarse el mismo punto de partida.
;Debe pensarse Auschwitz como algo radicalmente nuevo, distinto y, por tanto,
pensable inicamente desde esa novedad radical?, ;como un inmenso abismo en la
Historia de la civilizacién que tan sé6lo pudiera ser explicado a partir de categorias,
conceptos e imagenes nuevas y creadas ex profeso? o, por el contrario, ;es posible
escribir un relato -uno coherente, veridico y falsable en algin sentido- que nos
condujera hasta ese dia en que por primera vez llega un tren de deportados a las
puertas de Treblinka, o Birkenau, o Mauthausen? ;Un relato que quiza empezara
mucho antes de la noche de los cristales rotos, de la conferencia de Wannsee y se
extendiera mas alla del régimen nazi, de Hitler y de la derrota alemana? ;Un relato,
en fin, que incluyera no como Apéndice sino como distintos capitulos de un mismo
libro a la Serbia de Milosevic, a los Jemeres rojos de Camboya y a la Ruanda

devastada por los machetes??

Este dilema es ya un lugar comun en la historiografia del Holocausto y los

genocidios?, pero me atreveria a decir que ni Hannah Arendt ni Primo Levi optaron

' En esta linea podria situarse, por ejemplo, la obra Peor que la guerra: Genocidio, eliminacionismo y la
continua agresion contra la humanidad, del politélogo Daniel Jonah Goldhagen, editada en Espafia por
la Editorial Taurus.

® El hecho de que pueda escribirse en plural, de que pueda hablarse de genocidios es revelador a todas
luces.



con claridad por una de las opciones y, en cambio, asumieron la posibilidad de
ambas. La posibilidad de que el nacionalsocialismo fuera en efecto el resultado de
un proceso histérico muy anterior al triunfo de Hitler en 1933, que pudiera
rastrearse en épocas anteriores y en la obra de varios pensadores, y la posibilidad
también de que el nazismo tuviera elementos nuevos que hicieran de él un unicum
(Levi, 2010: 485), emparentado en algunos aspectos con el estalinismo, pero

diferente en la esencia y en sus consecuencias.

En ese intento de comprension, surgen preguntas inescrutables a priori: a la luz
de la idea arendtiana de que la vida de un hombre tiene un valor en si mismo, cémo
explicar y diferenciar la muerte de un hombre y la muerte de millones; coémo
pensar en términos morales si el asesinato de un hombre es cualitativamente

distinto al asesinato de millones de personas o de pueblos enteros.

La capacidad de afiadir algo propio al mundo comtn es la forma méas elemental
de creatividad humana, segin Arendt. El pensamiento se revela entonces como la
expresion mas pura de la libertad humana y la pregunta pendiente es qué queda de
ese pensamiento, de esa capacidad que define a cada hombre y a todos los
hombres como especie, en un estado de terror total y bajo la tirania del dominio
absoluto o, por decirlo en palabras de Levi, en el infierno en que no se puede
pensar ya. Las respuestas hay que buscarlas en el camino que conduce a la
privacion radical: “Entonces por primera vez nos damos cuenta de que nuestra
lengua no tiene palabras para expresar esta ofensa, la destruccion de un hombre”

(Levi, 2010: 47).

Si la ultima expresion de la libertad del hombre es la capacidad de reflexionar,
de pensar, aun en la mas absoluta intimidad y soledad, ;qué queda de ella en un
campo de concentracién?, ;Es posible el pensamiento como manifestaciéon de esa
libertad en la antesala del exterminio o la aniquilacidn, por situarnos en el contexto

del primer libro de Trilogia de Auschwitz?

Estas notas estan estructuradas en tres grandes bloques tematicos. Con los
» "

titulos de “El testigo”, “La(s) zona(s) gris(es)” y el “Juicio moral” proponemos un

itinerario de lectura que permite ir desde el sujeto al objeto y detenerse a mitad

3



del trayecto en ese No-man’s-land moral del que habla Levi en el capitulo segundo
de Los hundidos y los salvados, la zona gris a la que también alude Arendt en
distintos pasajes de sus obras. A partir de este debate podra encararse al final la

cuestion del juicio moral en el marco de la triada libertad, pensamiento y opresion.



El testigo

Puede afirmarse con rotundidad que sin testigos y sin testimonios del horror las
posibilidades de comprehensién se reducen drasticamente. Han sido los relatos de
los supervivientes, los documentos y archivos que quedaron y dieron testimonio
de lo que sucedi6 en los campos de concentracién y documentales como Shoa (de
Claude Lanzmann) los que han permitido encarar el fen6meno del Holocausto de
una manera cualitativamente distinta. Por decirlo en palabras de Simone de
Beauvoir en su comentario a la obra de Lanzmann, “(...) Poniéndose en la parte de
las victimas, en la de los verdugos, en la de los testigos y complices mas o menos
inocentes, mads o menos criminales, Lanzmann nos hace vivir, bajo sus
innumerables aspectos, una experiencia que hasta ahora me habia parecido
incomunicable3” (Lanzmann, 2011: 261-62) porque, como escribié Primo Levi, “el
mundo en el que uno se veia precipitado era efectivamente terrible pero, ademas,

indescifrable” (2010: 498).

Esa percepcion de inefabilidad que se manifiesta en la aparente imposibilidad
de describir lo indescriptible ha sido consustancial al fenémeno de la
exterminacién nazi y una preocupacion comuin de muchos pensadores y
supervivientes. Los origenes del totalitarismo no es mas que un intento radical de
hacer frente a esa percepcidn con el objetivo de comprender, lo que segin Arendt
(2006: 26) implica “un atento e impremeditado enfrentamiento con la realidad,
una resistencia a la misma, sea la que fuere” para soportar conscientemente la

carga que el siglo pasado colocé sobre nosotros.

Si esto es un hombre constituye un intento sobrehumano por dar cuenta de lo
que sucedi6 en Auschwitz. El valor de ese esfuerzo lo apreciamos cuando
recordamos el coste incalculable del testimonio: “El dolor del recuerdo, la vieja y
feroz desazon de sentirme hombre, que me asalta como un perro en el instante en
que la conciencia emerge de la oscuridad. Entonces cojo el lapiz y el cuaderno y
escribo aquello que no sabria decirle a nadie” (Levi, 2010: 177-78), siendo ésta la
unica referencia directa que hace Levi a su condicion de testigo durante su

cautiverio.

3 .
La cursiva es nuestra.



Los dos, Primo Levi y Hannah Arendt, conforman una suerte de rara avis en su
especie. Arendt por su pensamiento heterodoxo, inclasificable bajo las etiquetas
filosoficas al uso. Levi por su escritura sosegada, por su testimonio desgarrador
pero reflexivo y sereno si se considera la irracionalidad de lo que vivi6. Antonio
Mufioz Molina escribe, en el prélogo de Trilogia de Auschwitz, que “casi nadie ha
contado el infierno con tanta claridad y hondura como Primo Levi: casi nadie, al
menos en el sombrio siglo en el que vivio, ha resaltado como €l la sagrada dignidad
de la vida, el impulso de inteligencia y piedad que incluso en medio del horror nos

da la oportunidad de seguir siendo plenamente humanos”.

Es por esa condicién de testigos unicos por lo que merecen ser reconocidos
desde el principio. Uno puede entender que esa condiciéon no es fruto de la
casualidad ni de una virtud singular que les distanciara de sus pares, sino el
resultado de un trabajo previo inmenso de reflexién y pensamiento y de un
ejercicio de honestidad hacia un deber que ambos juzgaron irrenunciable. El deber
de contar, el deber de comprender y el deber de explicar como fue posible que
sucediera lo que escapaba a cualquier légica, excepto a la légica totalitaria. Pero
también el deber de dilucidar la posibilidad del perdén y la necesidad del castigo,
de enfrentar los riesgos inherentes a las demandas de justicia por parte del pueblo

judio que se muestran en Eichmann en Jerusalén con toda su espectacularidad.

Si queremos ser justos con las intenciones de Arendt al escribir su informe
sobre el proceso, debemos reconocer que su libro tenia un interés concreto y unos
objetivos especificos que nunca fueron tan amplios y generales como los que
conformaron el debate posterior y la polémica en torno a la obra. Problemas que,
aunque guardaban cierta relacion con el contenido de esta obra y “pese a haber
sido desproporcionadamente hinchados” (Arendt, 1999: 413), se unieron a otros

que carecian de cualquier relacion con el libro.

En honor a la verdad, “el informe sobre un proceso solamente puede estudiar
los temas tratados en el curso de dicho proceso, o aquellos que hubieran debido
ser tratados para un mejor servicio a los intereses de la justicia”, pues “todo
proceso se centra en la persona del acusado, en una persona de carne y hueso, con
una historia suya, individual, con sus propias formas de comportamiento, y con sus

propias circunstancias” (ibid., 415). Esto debe entenderse muy bien y recordarse

6



con precision en tanto que los propdsitos de Arendt fueron los que menciona, y no
otros, y en tanto que cualquier juicio sobre la obra y los temas tratados en ella
deben partir de esa especificidad. Pues aunque con el libro “aparecieron en el
primer plano del interés publico diversas cuestiones morales de caracter general”
(ibid., 411), Arendt acudi6 a Jerusalén creyendo que el proceso debia celebrarse

“con la finalidad de administrar justicia, y nada mas” (ibid., 416).

Decir esto implica enfrentarse con todas aquellas interpretaciones que
pretendieron deformar los hechos, con aquellos intelectuales que ignoraron -e
ignoran- los hechos para anteponer sus prejuicios y, en fin, con aquellos que
quisieron ver lo que solo puede verse desde la dptica deformada y parcial de la
ideologia, desde la ignorancia o desde la mala fe. Aqui ideologia debe entenderse
en el sentido preciso al que se refiere Arendt cuando afirma que “la autocoaccién
del pensamiento ideolégico arruina todas las relaciones con la realidad” (2006:
635) e incapacita para distinguir entre el hecho y la ficcién (es decir, la realidad de
la experiencia) y entre lo verdadero y lo falso (es decir, las normas del
pensamiento). Esto puede apreciarse bien en una cita demoledora de su Informe

desde Alemania:

“Pero acaso el aspecto mas impactante y terrible de la huida
alemana de la realidad sea el habito de tratar a los hechos como si
fueran meras opiniones. A la cuestion, por ejemplo, de quién inici6 la
guerra perdida —que en absoluto es un tema de enconado debate- se
responde con una sorprendente variedad de opiniones. Una mujer
del sur de Alemania, de inteligencia por lo demas bastante normal,
me asegur6 que los rusos habian comenzado la guerra con un ataque
sobre Danzig; y éste es sélo el mas crudo de los ejemplos. La
transformacion de los hechos en opiniones no se circunscribe
siquiera a la cuestiéon de la guerra; en todos los terrenos hay una
suerte de pacto entre caballeros en virtud del cual todo el mundo
tiene derecho a su ignorancia so pretexto de que todo el mundo tiene
derecho a opinar -y bajo esto late la asuncion tacita de que en
realidad las opiniones no importan-. Se trata, pues, de un asunto muy
serio, no so6lo porque las discusiones suelen resultar
desesperanzadoras (uno no lleva normalmente consigo una
biblioteca de consulta), sino en primer lugar porque el aleman
corriente cree honradamente que este ‘todo vale’, este relativismo
nihilista acerca de los hechos, es la esencia de la democracia. En
realidad se trata, por supuesto, de un legado del régimen nazi.”
(Arendt, 2005: 305)



Este ejercicio podria (y deberia) hacerse no solo con las opiniones de los
alemanes corrientes de la posguerra, sino con muchas otras opiniones. Por ello
volver a Arendt y a Levi es regresar de alguna manera al origen del debate y
recuperar la precisién y la mirada limpia -si se nos permite esta expresion- para

encarar el momento del juicio con ciertas garantias.

Tiene sentido partir de aqui y situar los testimonios en el centro angular de la
reflexion por muchas razones, pero dos destacan por encima del resto. La primera
es de indole practica. Quienes conocieron y vivieron aquella tragedia son voces
autorizadas para hablar sobre ella. En un nivel de abstraccién absoluta, podria
apreciarse el valor incalculable de la vida de un hombre si imagindramos que solo
tras la supervivencia de un testigo hubiera sido posible conocer lo que alli y
entonces sucediod. Esta suposicion excepcional tiene sentido desde el momento en
que conocimos los numerosos intentos del régimen nazi por no dejar huella ni
rastro de lo que ocurri6. Como esa escena de Shoa en la que Lanzmann muestra un
bosque donde antes habia un campo de exterminio: se plantaron los arboles para
ocultar cualquier vestigio que delatara que alli se maté a miles de personas. Levi
recuerda que hubo alguno que tuvo la suerte y el valor de sobrevivir, y ha quedado

para dar testimonio.

La segunda razén es de indole moral. La compasion y esta advertencia de los
soldados de las SS: “Aunque alguna prueba llegase a subsistir, y aunque alguno de
vosotros llegara a sobrevivir, la gente dird que los hechos que contais son
demasiado monstruosos para ser creidos” (Levi, 2010: 475). Esta idea se
convertira durante el tiempo de cautiverio y tras la liberacién en una pesadilla
recurrente entre los prisioneros: “Casi todos los liberados, de viva voz o en sus
memorias escritas, recuerdan un suefio recurrente que los acosaba durante las
noches de prisién y que, aunque variara en los detalles, era en esencia el mismo:
haber vuelto a casa, estar contando con apasionamiento y alivio los sufrimientos
pasados a una persona querida, y no ser creidos, ni siquiera escuchados”. Por todo
ello, el miedo a esa pesadilla se convierte en nuestro miedo a olvidar, en nuestro
miedo a defraudarlos y en nuestro miedo a no escuchar. El deber se torna en

obligacion moral, pues “no es ni facil ni agradable sondear este abismo de maldad



y, sin embargo, yo creo que debe hacerse, porque lo que ha sido posible perpetrar
ayer puede ser posible que se intente hacer mafiana” (Levi, 2010: 513). Resistir la
tentacion de volver la cabeza para apartar el pensamiento es la forma mas noble de

resistencia que queda cuando no queda nada.

Est4, por ultimo, la declaracién que abre la monumental obra de Victor Hugo,
Los miserables y que bien podria referirse a Si esto es un hombre, o a Eichmann en
Jersulalén: “Mientras, a consecuencia de las leyes y de las costumbres, exista una
condenacion social que cree artificialmente infiernos en plena civilizacién (...); en
otros términos, y desde un punto de vista mas dilatado alin, mientras haya
ignorancia y miseria sobre la tierra, los libros de igual naturaleza que éste podran

no ser inutiles”.



La(s) zona(s) gris(es)

“Son muchos los signos que indican que ha llegado el tiempo de
explorar el espacio que separa a las victimas de los perseguidores (jy no
s6lo en los Lager nazis!) (...) Sélo una retérica esquematica puede
sostener que tal espacio esté vacio: nunca lo estd, esta constelado de
figuras torpes o patéticas (...) que es indispensable tener presente si
queremos conocer a la especie humana, si queremos poder defender
nuestras almas en el caso de que volvieran a verse sometidas a otra
prueba semejante o si, Unicamente, queremos enterarnos de lo que
ocurre en un gran establecimiento industrial” (Levi, 2010: 501)

La zona gris es el titulo del capitulo segundo de Los hundidos y los salvados, el
libro en el que Levi vuelve a enfrentarse en plena madurez al recuerdo y la
memoria del ultraje. El libro en el que define el interior de los Lager como un
microcosmos intricado y estratificado y la zona ‘gris’ como la de los prisioneros
que en alguna medida colaboraron con las autoridades. Un fenémeno de

importancia fundamental para el historiador, el psicélogo y los cientificos sociales.

La relevancia de adentrarse en la zona gris radica en que en ese no man’s land
reside una de las mayores lecciones de la lectura, aunque nadie dijo que fuera
esperanzadora: “Antes de considerar, uno por uno, los motivos que han empujado
a algunos prisioneros a colaborar en distinta medida con las autoridades de los
Lager, hay que afirmar que ante casos humanos como éstos es imprudente
precipitarse a emitir un juicio moral” (Levi, 2010: 504). Arendt dira, por su parte,
que ningun debate sobre la responsabilidad personal tendria sentido sin un

conocimiento preciso de la situaciéon de hecho.

De una forma concreta, el trabajo de ambos es brillante y elogiable
precisamente por esta razdén. Supieron enfrentar una realidad insoportable desde
posiciones distintas (la cierta comodidad desde la que Arendt afronto la carga no
puede suponérsele en igual medida a Primo Levi), pero con la cautela, el sosiego y
la lucidez de los extraordinarios. Supieron aprehender esa realidad, el territorio
inexpugnable que exploraban, reconociendo que el maniqueismo, con algunas

excepciones, nunca fue la mejor manera de acercarse al infierno:

10



“Esto es el infierno. Hoy, en nuestro tiempo, el infierno debe ser
asi, una sala grande y vacia y nosotros cansados teniendo que estar
en pie, y hay un grifo que gotea y el agua no se puede beber, y
esperamos algo realmente terrible y no sucede nada y sigue sin
suceder nada. ;Cémo vamos a pensar? No se puede pensar ya, es
como estar ya muertos.”

El tiempo y las pruebas hicieron todavia mas insoportable la descripcion de ese
infierno. Un ex-oficial de las SS entrevistado en Shoa reconocera: “Preferiamos no
ver todo eso. Es demasiado obligar a todo un pueblo a ver esa miseria. Dia tras dia.”
Con eso se refiere a los muertos apilados como lefia, a las acciones de transferencia
-el eufemismo con el que nombraban las acciones de deportacién y aniquilacién en
claro neolenguaje orwelliano-, a la actividad de ‘alimentar’ los hornos. Con eso se
refiere a una escena concreta en la que el oficial recuerda como debajo de una fosa
se encontré una cloaca repleta de cadaveres, fango, gusanos y mierda* y afiade que
los judios preferian ser fusilados antes que trabajar ahi. Los huesos que no habian

sido quemados se molian, los sacos se llenaban de restos y se vaciaban en el rio.

Huir del maniqueismo no implica sumirse en un relativismo absoluto ni supone
la incapacidad de distinguir entre el bien y el mal, si no arrojar luz sobre las zonas
mas sombrias, sobre el claroscuro de la vida humana. “El atardecer de los
hombres” podria haber sido otro buen titulo para esta parte de la obra. Atardecer
como el momento en que la claridad decae para dar paso a la noche, y donde lo

visible y conocido se vuelve borroso y oscurece hasta tornarse negro.

En nuestro trabajo esa zona gris trasciende el universo concentracionario y la
alambrada de los campos. A la pregunta de si existio una zona gris fuera del Lager
habria que contestar afirmativamente, pues a su manera ese microcosmos se
replico en los guetos, en la vida privada de alemanes y judios y en muchas otras
circunstancias. Cuando Arendt reconoce que el verdadero problema personal no
fue lo que hicieron nuestros enemigos, sino lo que hicieron nuestros amigos, no se
refiere solo al ascenso de Hitler al poder y al proceso de uniformizacion de la
sociedad alemana. Se esta refiriendo a una terrible zona gris a la que la moral ha de

hacer frente y que la fil6sofa tratard en profundidad cuando estudie el tema de la

4 . .z . .z .
Se trata de una transcripcion literal de la declaracién aparecida en el documental.

11



Responsabilidad personal bajo una dictadura (Arendt, 2007) y cuando aborde la

cuestion de la culpa en el Post Scriptum de su libro sobre Eichmann.

La evidencia mas turbadora respecto a la zona gris fue destacada por Levi
cuando afirmé que es ingenuo, absurdo e histéricamente falso creer que un
sistema infernal, como era el nacionalsocialismo, convierta en santos a sus
victimas. Por el contrario, las degrada, las asimila a él, y tanto mas cuanto mas

vulnerable sean ellas, vacias, privadas de un esqueleto politico o moral.

No se trata de una conclusion que cualquiera pueda asumir facilmente, ni a la
que pueda llegarse solamente desde la disquisicidn tedrica. Del proceso social de
degradacién y de la generacién de individuos atomizados y aislados nos
ocuparemos mas adelante. Antes es necesario detenerse en la experiencia
individual de los hombres que marchaban hacia la muerte. S6lo cuando supimos en
qué consistia la privacion total a la que eran sometidos los recién llegados y sélo
cuando conocimos la dimensién del mal radical del que hablé Arendt pudo
comprenderse el alcance de esta reflexion: “Imaginaos ahora a un hombre a quien,
ademas de a sus personas amadas, se le quiten la casa, las costumbres, las ropas,
todo, literalmente todo lo que posee: serd un hombre vacio, reducido al
sufrimiento y a la necesidad, falto de dignidad y de juicio, porque a quien lo ha
perdido todo facilmente le sucede perderse a si mismo. (...) Comprenderéis ahora
el doble significado del término ‘Campo de aniquilaciéon’, y veréis claramente lo que

queremos decir con esta frase: yacer en el fondo” (Levi, 2010: 48).

Se trat6 de privar al hombre de cualquier circulo de reconocimiento y de todos
los marcos de referencia para arrojarlo a la individualidad mas absoluta, a las
fieras de la soledad y el extrafiamiento total para condenarlo asi a una nueva
infancia terrible, una infancia despojada de toda esperanza y en la que la
perspectiva de un futuro nuevo y desconocido -que es en verdad la aspiracion de
cualquier infancia- fuera sustituida por el presentimiento de una muerte segura.
Seria como arrojarlo a un desierto -por utilizar la imagen de Arendt- en el que uno
debe repensar de nuevo todas las cosas sin red alguna a la que asirse: sus
categorias mentales, sus prioridades, el sentido mismo de su existencia. Volver a
construir su identidad, crear nuevos lazos, o destruir cualquier lazo que adn le una

al mundo y a los demas hombres.

12



Entonces seria factible pensar que en tales circunstancias la misma mano que
mecia la cuna del hijo podia ser obligada a apretar el botéon que acabaria con su
vida. COmo olvidar esa escena en la que un superviviente de Auschwitz -barbero en
la antesala de las camaras de gas- recuerda el momento en que uno de sus
compafieros reconocid a su mujer y a una de sus hijas antes de pasar a la estancia
donde iban a ser gaseadas, sin poder advertirles ni decirles una ultima palabra de

consuelo.

En su versiones mas depuradas, este proceso de privacién logré reproducir un
experimento casi exacto de como seria la naturaleza humana en su estado mas
salvaje. Un salvajismo que enfrentaba a unos contra otros con la tnica arma del
instinto de supervivencia. Ante las preguntas desesperadas de Levi, ;por qué
aceptaron aquella tarea? ;por qué no se rebelaron, por qué no prefirieron la
muerte?, s6lo podemos responderle con las palabras de un superviviente de los
Comandos Especiales (Sonderkommandos) que trabajaban en los crematorios: el

que quiere vivir esta condenado a la esperanza.

Ante semejante experiencia, no quedan muchas puertas abiertas alarazényala
reconciliacién con el mundo. Levi recuerda que el tiempo en el Lager obligaba a
resignarse a esta evidencia: que nuestro destino es perfectamente desconocido,
que cualquier conjetura es arbitraria y totalmente privada de cualquier
fundamento real. El totalitarismo habia logrado convertir al hombre en superfluo y
la maquinaria de la muerte estaba basada en un solo principio: que la gente no

supiera ni adonde llegaba, ni lo que les esperaba.

La superfluidad del hombre era, desde una perspectiva mas amplia de critica de
la modernidad, un fendmeno enteramente nuevo en Europa que permitio la
dominacion totalitaria. Esta idea ha sido rescatada y dotada de un significado
distinto por autores como Zygmunt Bauman, quien estudia la premonicién de la
superfluidad organica en la modernidad avanzada, o cdmo una cultura exacerbada

del disefio ha convertido a algunos hombres en residuos superfluos>.

> Ver su obra Vidas desperdiciadas. La modernidad y sus parias, publicada en 2005 por la Editorial
Paidds. Para un estudio del Holocausto en el contexto de la modernidad, ver la obra del mismo autor
Modernidad y Holocausto (1997). Madrid: Sequitur [La edicion original es de 1989]

13



La dominacion totalitaria, por su parte, destruye la vida privada al basarse en la
soledad, en la experiencia de no pertenecer en absoluto al mundo, que figura entre
las experiencias mas radicales y desesperadas del hombre (Arendt, 2006: 636).
Esta soledad esta relacionada con el desarraigo y la superfluidad, que es la no-
pertenencia al mundo. No obstante, cabe recordar con Sanchez (1995: 72) el
énfasis que pone Arendt a la hora de excluir cualquier tipo de causalidad entre los
elementos en los que cristalizo el totalitarismo (expansionismo; declive de la
nacién-Estado; racismo; alianza entre el capital y el populacho; antisemitismo) y
una supuesta inevitabilidad de éste. Este punto distancia el pensamiento
arendtiano de otras perspectivas tedricas que vieron en el régimen nazi una

consecuencia casi inexorable de la l16gica inherente del proceso modernizador.

El proceso social que condujo al totalitarismo y el proyecto que éste impuso fue
estudiado de manera exhaustiva por Arendt en Los origenes del totalitarismo. La
obra recibi6 numerosos elogios, pero también fue juzgada por algunos como
‘excesivamente emocional’ (Sanchez, 1995: 171). La respuesta de la autora fue que
no es posible enfrentarse al totalitarismo sine ira et studio (sin odio y sin
parcialidad). Un lector atrevido podria haber replicado a la pensadora en los
mismos términos cuando en Eichmann en Jerusalén se referia a los limites del juicio
celebrado en Israel y hacia hincapié en que el acusado habia sido juzgado no en
calidad de hostis humani generis sino solamente en tanto que hostis judaeorum,
esto es, no como enemigo de la humanidad sino como enemigo del pueblo judio®.
Podria replicarse, incluso, que consideradas las circunstancias, las caracteristicas y
la magnitud de los delitos no podian pedirle otra cosa al tribunal de Israel. Es
probable que en su hipotética réplica Arendt contestara que una cosa es el estudio
y el analisis intelectual de un fenémeno y otra muy distinta el 4mbito de la justicia,
la legalidad y la culpabilidad penal donde a priori no caben ni el odio ni la
parcialidad y donde la diferencia entre el intelectual que escribe y el juez que juzga

se aprecia con todo su dramatismo.

® Ver al respecto Macedo, Stephen (ed.) (2006), Universal jurisdiction: national courts and the
prosecution of serious crimes under international law. University of Pensylvannia Press, p.79 y Traverso,
Enzo (2004), Cosmdpolis. Figuras del exilio judeo-alemdn. México: Universidad Nacional de México,
p.205.

14



Al margen de este inciso, no es éste el lugar donde analizar en detalle la
monumental obra de la filésofa. En términos de la zona gris lo que de verdad
interesa es acudir al capitulo final de la obra (‘Ideologia y Terror: una nueva forma
de gobierno’). Lo relevante aqui no es la sociogénesis del totalitarismo, sino el
papel que la ideologia y la l6gica perversa tienen en la dominacion totalitaria para
hacer de los subditos candidatos igualmente aptos para el papel de ejecutor y para
el papel de victima. En palabras de Arendt, “la coaccion del terror total, por un
lado, que, con su anillo de hierro, presiona a las masas de hombres aislados y las
mantiene en un mundo que se ha convertido en un desierto para ellos, y la fuerza
autocoactiva de la deduccion légica, por otro, que prepara a cada individuo en su
aislamiento solitario contra todos los demas (...) La preparacién ha tenido éxito
cuando los hombres pierden el contacto con sus semejantes tanto como con la
realidad que existe en torno de ellos; porque, junto con estos contactos, los
hombres pierden la capacidad tanto para la experiencia como para el

pensamiento” (2006: 634).

Ello es relevante en tanto que Levi recuerda coémo se reproducia en el interior
del campo de exterminio la estructura jerarquica del Estado totalitario, donde todo
poder es investido desde lo alto y en el cual es casi imposible un control desde
abajo. En este contexto aparecen las figuras de los Kapos, a quienes se les ofrecia la
posibilidad de colaborar. Entre ellos se encontraban reos comunes sacados de las
carceles, prisioneros politicos moralmente debilitados, judios a quienes se les
ofrecia el cargo como el tnico modo de librarse de la ‘solucién final’, sadicos,
frustrados, “aquellos que, entre los oprimidos, sufrian el contagio de los opresores

e inconscientemente tendian a identificarse con ellos” (2010: 508).

En este punto Levi advierte que confundir a los asesinos con sus victimas es una
enfermedad moral, “que en el Lager, y en general en el escenario del teatro
humano, hay de todo y que por ello un solo ejemplo quiere decir muy poco”. Pero
no es menos cierto que tanto dentro como fuera del campo hay gente gris,
ambigua, dispuesta al compromiso y también que la piedad y la brutalidad pueden
coexistir en el mismo individuo. En circunstancias extremas los limites se

desdibujan y la vida en los guetos, donde la resistencia coexistia con algun tipo de

15



colaboracion desesperada, fue probablemente y durante un tiempo una de las

peores vidas posibles.

Primo Levi recuerda, ademads, que no es légico pretender -y es falso sostener-
que todos los prisioneros hayan seguido siempre el comportamiento que se espera
de los santos y los fildsofos estoicos. En la mayoria de los casos, el comportamiento
venia condicionado por una situacién de pura supervivencia en la que el espacio
para la eleccién moral se reducia hasta desaparecer. El caso limite de colaboracién
lo representan los Comandos Especiales de Auschwitz. Levi escribi6 que ninguno
de ellos ha hablado de buen grado después de su liberacién, y ninguno quiere
hablar de su espantosa situaciéon (2010: 511). Aqui cabria hacer una correccion,
pues lo cierto es que Shoa recoge el testimonio estremecedor de uno de estos
supervivientes. Aunque escuchemos atentamente cada una de sus palabras,
contintia siendo muy dificil imaginar cémo fue el dia a dia de estos hombres y
como sobrevivieron a la condicién impuesta de portadores de secretos y muertos

en prorroga.

Esta situacién no es por supuesto comparable al caso de las poquisimas
personas que, de acuerdo con Arendt, permanecieron libres e intactas de toda
culpa en medio del derrumbe moral de la Alemania nazi. Para la pensadora estas
personas nunca pasaron por nada parecido a un gran conflicto moral o a una crisis
de conciencia (2007: 98), pues no dudaron que los crimenes seguian siendo
crimenes ain cuando estuvieran legalizados por el gobierno y actuaron con arreglo
a algo que para ellos era evidente aunque hubiera dejado de serlo para quienes les
rodeaban. Dentro del campo no cabe tal sutileza, ni puede esperarse algo mas que
las consecuencias de la depravacién a la que un sistema sometié a millones de

hombres y mujeres.

Abordar la zona gris fuera de los campos es referirse a la tirania de la légica a la
que se refiere Arendt en el ultimo capitulo de Los origenes del totalitarismo. Esta
tiranfa comienza con la sumision de la mente a la légica en la que el hombre se
apoya para engendrar sus pensamientos. Mediante esta sumision entrega su
libertad intima al dominio totalitario. Pues se necesita el terror para evitar que con
el nacimiento de cada nuevo ser humano surja un nuevo comienzo y este alce su

voz en el mundo, de forma que la fuerza coactiva de la légica es movilizada para

16



evitar que nadie comience a pensar (Arendt, 2006: 634). Este proceso puede
conducir a la situacion que refleja la critica arendtiana sobre la confusion entre

opiniones y hechos, entre lo verdadero y lo falso (ver cita mas arriba).

A esta dictadura de la légica debe sumarse la experiencia de la soledad en el
régimen totalitario. La experiencia de ser abandonado por todo y por todos. Este
abandono radical se vuelve insoportable, pues se destruye el espacio que todavia
compartian los hombres, abocandolos a un enfrentamiento de los unos contra los

otros.

Es aqui donde anidan las zonas grises de la condicién humana. ;Cémo juzgar,
pues, bajo esas terribles circunstancias? Lo cierto es que cada final en la historia
contiene necesariamente un nuevo comienzo, que es la suprema capacidad del
hombre: Este comienzo es garantizado por cada nuevo nacimiento; este comienzo
lo constituye, desde luego, cada hombre (Arendt, 2006: 640). Asi, el juicio moral
puede entenderse como el primer comienzo después de la barbarie. El dia después

del apocalipsis.

17



El juicio moral?

“En su momento, el horror mismo, en su pura monstruosidad,
parecia, no sélo para mi, sino para otros muchos, trascender todas las
categorias morales y hacer saltar por los aires toda norma de derecho;
era algo que los hombres no podian ni castigar suficientemente ni
perdonar en absoluto. Y en ese horror inexpresable, me temo, todos
tendiamos a olvidar las lecciones estrictamente morales y practicas...”
(Arendt, 2007: 54).

La pregunta fundamental la formul6 Arendt de manera brillante y precisa, y la
soportd Levi dia a dia durante su cautiverio y, mas tarde, cuando se enfrenté al
relato de su experiencia: “;Qué pasa con la facultad humana de juicio cuando se
enfrenta a casos que representan la quiebra de todas las normas habituales y que
carecen, por tanto, de antecedentes en el sentido de que no estan previstos en las
reglas generales, ni siquiera como excepciones de dichas reglas?” (Ibid.: 56). En
efecto, esto es el abismo de la filosofia moral, lo mas parecido a caminar a ciegas y
sin apoyo firme en el terreno del juicio. Es incomprensible, no se puede
comprender, dird uno de los ucranianos entrevistados por Lanzmann en su
documental cuando explica lo que veian al llegar los vagones repletos de judios

deportados.

En un dmbito mas general, el juicio alcanzard a la misma modernidad como
fendmeno historico. El totalitarismo simboliz6 en muchos aspectos el fracaso del
proyecto moderno y de ahi que la critica de Arendt comparta preocupaciones con
otros intelectuales de su generacidn. Ante las preguntas de ;qué ha sucedido?, ;por
qué ha sucedido? y jcomo ha podido suceder?, autores como Jaspers, Horkheimer y
Arendt compartiran la critica a la sociedad de masas, a la dominacion tecnolégica y
a la racionalidad instrumental, aunque la pensadora se alejara del tono mas

pesimista de la Escuela de Frankfurt.

” El contenido de este epigrafe y los temas tratados en él requerian ir mas alld de los comentarios
aparecidos en Eichmann en Jerusalén y Los origenes del totalitarismo para acudir a otros escritos donde
la autora desarrolla con mayor profundidad la idea de juicio, responsabilidad y otras cuestiones morales.
De ahi que gran parte de las reflexiones se basen en su obra Responsabilidad y juicio, compendio de
textos donde Arendt trata la responsabilidad personal bajo una dictadura y algunos temas de filosofia
moral relevantes para nuestro estudio.

18



Siendo esta critica de mayor relevancia para la filosofia politica, el hecho mas
significativo para nuestro proposito se sitiia en el terreno de la moral, en el ‘nuevo
orden’ creado bajo la tirania nacionalsocialista, en la situacion de hecho bajo la cual
se cometieron los crimenes y a la cual hay que referirse en cualquier debate sobre
la responsabilidad personal. En este sentido, “era como si la moral, en el momento
mismo de su degeneracion total en el seno de una nacién antigua y civilizada, se
revelara retrotraida al sentido original de la palabra, como un conjunto de mores,
costumbres o maneras, que pudiera reemplazarse por otro conjunto sin mas
dificultad que la que entrafiaria cambiar las formas de urbanidad en la mesa de

todo un pueblo” (Arendt, 2007: 70).

Seria posible vincular este proceso de conversién moral con el proceso de
atomizacion caracteristico de los movimientos totalitarios. Estos movimientos son
organizaciones masivas de individuos atomizados y aislados, a quienes se les
exigen una lealtad total, irrestringida, incondicional e inalterable (Arendt, 2006:
453) y, asi, solo puede esperarse que semejante lealtad provenga del ser humano

completamente aislado.

En una concepcion politica mas amplia el paso previo para ese aislamiento es el
retiro del filisteo a la vida privada, sdlo preocupado de su seguridad personal. De
esta forma, “nada resulté tan facil de destruir como la intimidad y la moralidad
privada de quienes no pensaban mas que en salvaguardar sus vidas privadas”
(Ibid.: 471). En este marco, la observacidon que recoge la filésofa de origen aleman
sobre las consecuencias de la llegada al poder de los nazis adquiere un sentido mas
preciso: El unico hombre que en Alemania es todavia una persona particular es

alguien que esta dormido.

Para Arendt la cualidad de ser persona es algo distinto de ser meramente
humano y de ahi que hablar de personalidad moral sea casi una redundancia.
Como ella misma estudié (2007: 44), en su sentido original persona se referia a la
mascara con la que el actor cubria su rostro ‘personal’ e indicaba al espectador el
papel que desempefiaba el actor en la obra; en el derecho romano, persona era
alguien que poseia derechos civiles, a diferencia del homos, que designaba a

alguien que era simplemente un miembro de la especie humana.

19



Recuperar esta distincion es util a efectos de analizar la facultad de pensamiento
y la capacidad de juicio critico en el contexto del Holocausto. Riidiger Safranski
(2005) ha sefalado que durante la dictadura nazi las instituciones llevaron a cabo
lo que Gehlen esperaba de ellas, a saber: exonerar al individuo de reflexiones
morales y transformar el delito en un proceso de trabajo que, en definitiva, puede
realizarse como una costumbre. Exactamente igual como las normas morales
pueden intercambiarse como meras costumbres. El mismo autor considera que la
ruptura de todo un universo moral s6lo pudo hacerse porque desde mediados del
siglo XIX habia empezado un embrutecimiento sin parangén y una desolacion del
pensamiento sobre el hombre bajo el signo del biologismo y de la fe naturalista en
la ciencia. Y afiade, citando a Arendt, que s6lo en la modernidad pudo emerger la

idea del ‘ataque al hombre’ (Safranski, 2005: 228).

La desolacion del pensamiento se aprecia también en el hecho de que los
mayores malhechores son aquellos que no recuerdan porque no han pensando
nunca en el asunto, y sin memoria no hay nada que pueda contenerlos. El mayor
mal no es radical, no tiene raices y, al no tenerlas, no tiene limites, puede llegar a

extremos inconcebibles y arrasar el mundo entero (Arendt, 2007: 111).

La idea de mal radical precede a la preocupacion posterior de la culpa y del
castigo; cuestiones que los aliados, la sociedad alemana y el pueblo judio tuvieron
que enfrentar una vez concluida la guerra. Los juicios de Niiremberg y el juicio de
Eichmann son dos ejemplos ilustrativos de esta etapa. Una etapa que tuvo que
afrontar la consecuencia mas turbadora del postnazismo, esto es, que lo que habia
sucedido era algo que los hombres no podian ni castigar suficientemente ni perdonar

en absoluto.

Tras la Il Guerra Mundial el derecho internacional intenté ofrecer una respuesta
satisfactoria a las demandas de justicia al definir desde una perspectiva juridica
qué es genocidio, cuales pueden ser considerados delitos contra la humanidad y en
qué condiciones pueden producirse estos. El asunto del castigo legal se torné en
una prioridad en el contexto de los procedimientos judiciales abiertos contras los
dirigentes nazis. Pero el asunto de la responsabilidad colectiva e individual, la
cuestion moral por excelencia, permaneci6 dormida durante bastante tiempo, tal

como senald la misma Arendt.

20



Tratar este tema exige diferenciar entre el horror indecible, en el que uno no
aprende nada mas que lo que puede comunicarse directamente, y las experiencias
no horribles pero a menudo repulsivas, en que la conducta de la gente esta
expuesta a un juicio normal y donde se plantea la cuestién de la moral y la ética
(Arendt, 2007: 81). Las cuestiones legales y morales -dira Hannah Arendt- no son
en absoluto las mismas, pero tienen en comun el hecho de que tienen que ver con
personas y no con sistemas ni organizaciones. Por ello, el procedimiento judicial
descansa sobre el supuesto de la responsabilidad y la culpa personales. La
posibilidad de la verdad en el juicio penal se ve reducida a momentos de verdad y
esos momentos son realmente el Unico medio de ordenar este caos de maldad y

depravacion.

Sin embargo, la respuesta del Derecho a muchas cuestiones se ha mostrado
insuficiente, imperfecta e incompleta. Aunque éste ha tenido una finalidad
preventiva, parece ir a remolque de los acontecimientos y pocas veces ha logrado
anticiparse a los hechos. La realidad es que existi6 un régimen que disefid,
construyd y ejecut6 un sistema de aniquilacion en masa dentro de la legalidad. Una
legalidad que fue cuestionada con posterioridad pero que -como ha estudiado el
historiador Raul Hilberg- fue amparando afio tras afio, decreto tras decreto,
practicas que derivaron en la Solucion Final. Un sistema que se vio avalado por las
normas y la fuerza del derecho, aunque para Arendt el lugar de las leyes positivas
fuera ocupado en el gobierno totalitario por el terror total. La realidad es que
décadas después, tan reciente a nuestros dias como el aflo 1994, casi un millén de
personas fueron asesinadas en Ruanda en apenas 100 dias sin que los
instrumentos creados para prevenir un acontecimiento asi cumplieran su

propdsito.

Que no encontremos en el Derecho todas las respuestas, no supone negar que
“la innegable grandeza del proceso judicial radica en que debe centrar su atencion
en la persona individual (..) El desplazamiento casi automatico de
responsabilidades que habitualmente se produce en la sociedad moderna se
detiene bruscamente en el momento en que uno entra en la sala del tribunal”
(Arendt: 2007: 81-82). Por supuesto, los procedimientos judiciales ponen sobre la

mesa cuestiones especificamente morales y, en el caso que nos ocupa, permitieron

21



hacerse una idea mas general de la concreta parte de culpa que corresponde a
quienes no pertenecian a ninguna de las categorias de delincuentes pero
desempefiaron su papel dentro del régimen. Estamos ante una inmensa zona gris
donde nuestra capacidad de juicio se enfrenta a innumerables limitaciones. Por
ejemplo, el hecho de que la no participacién directa le exonerara a uno de ser
condenado por un tribunal, planteaba paralelamente problemas en relacion con la
cuestion de la responsabilidad: “Pues la pura verdad del asunto es que s6lo quienes
se retiraron por completo de la vida publica, rechazaron cualquier clase de
responsabilidad politica, pudieron evitar implicarse en crimenes, es decir,

pudieron eludir la responsabilidad legal y moral” (Arendt, 2007: 62).

Y en este punto Arendt nos enfrenta a una suerte de contradiccién. Si el retiro
del filisteo a la vida privada y a sus asuntos, si la preocupacién exclusiva por su
seguridad personal se presentaba como el paso previo para lograr la lealtad
absoluta al régimen; si en la figura del burgués aislado de su propia clase y
convencido de la primacia del interés particular se encuentra el tipo ideal para el
triunfo del movimiento totalitario, si esto es asi, decimos, la retirada por completo
de la vida publica, de los asuntos y las funciones politicas no pudo ser al mismo
tiempo la Unica salida o salvaguarda para eludir la responsabilidad legal y moral,

tal como sugiere Arendt, sin generar un conflicto argumental.

Asi, pudo ser la tnica salida que explicara la evasion de responsabilidades en la
prdctica, bajo una tirania de terror absoluto, pero entonces la retirada anterior del
filisteo, del burgués disociado, se torna en retrospectiva como el mejor camino

para no verse implicado en algiin crimen una vez triunfo el nazismo.

Parece necesario resaltar esta tension argumental en tanto que las reflexiones
aparecen en libros distintos y fueron escritas en épocas diferentes. pero forman
parte del mismo analisis sobre el totalitarismo. A mi juicio, si hemos de salvar esa
aparente contradiccidn, sélo puede hacerse aludiendo a una concepcion politica
mas amplia de Arendt que entronca con la tradicién del republicanismo civico y

sus escritos sobre filosofia politica.

En una entrevista en el documental ;Qué queda? Queda la lengua materna,

Arendt menciona la tension entre la filosofia y la politica. Es decir, entre el hombre

22



como ser que filosofa y el hombre como ser que actia. Es una tension que no
existe, por ejemplo, en la filosofia de la naturaleza. En cambio, Arendt considera
que por lo general el filosofo no tiene una postura neutral hacia la politica, sino
hostilidad, exceptuando a Kant. “Para Arendt, la tradicidn politica imperante, que
incluye a Platéon, Hobbes, Hegel y Marx, es una tradicién fundamentalmente
antipolitica, pues ha sido incapaz de apreciar la dignidad y la autonomia de la
politica, reduciéndola en el mejor de los casos a mera administracién o a pura
gestion de la violencia” (Cristina Sdnchez, 1995: 149). Frente a esta concepcidn,
Arendt rechaza esa ‘hostilidad’ y, por ello, vincula la politica con el discurso y la

accion en un intento por reivindicar su papel noble y necesario.

Unicamente bajo este paraguas conceptual podria entenderse la critica a la
primacia del interés particular y a la figura del filisteo que se retira a la vida
privada (al oikos) y rompe cualquier lazo con la polis. Pues ese retiro es hostil a la
politica, impide la deliberaciéon publica de los asuntos que competen a los
ciudadanos y priva a una democracia de su pieza esencial, el demos. A este respecto
podria argliirse también que el totalitarismo impuso una suerte de prérroga a
cualquier nocién previa sobre la politica y las consideraciones convencionales en

torno la razén publica y a lo que debe esperarse de un ciudadano.

Pero esta alteracion del ‘orden’ y transmutacion de los valores no puede
significar para la filosofia moral, la ciencia y la teoria politica una suerte de dilema

irresoluble en términos morales. Ya que, segun Levi,

“Debe quedar claro que la culpa maxima recae sobre el sistema,
sobre la estructura del Estado totalitario; la participacién en la culpa de
los colaboradores individuales es un juicio que querriamos confiar sélo
a quien se hay encontrado en condiciones similares y haya tenido
ocasion de experimentar por si mismo lo significa vivir en una situaciéon
apremiante. La condicién de ultrajado no excluye la de culpable vy,
muchas veces, la culpa es objetivamente grave, pero no sé de ningiin
tribunal humano en cual se pueda delegar su valoraciénd. Si de mi
dependiese, si yo tuviera que emitir un juicio, absolveria facilmente a
aquellos cuya colaboracién en la culpa ha sido minima y sobre quienes
ha pesado una situacion limite.” (Levi, 2010: 504)

8 .
La cursiva es nuestra.

23



Se aprecia en este fragmento una cierta tensidn entre el pensamiento de Levi,
por momentos piadoso, y el de la pensadora de origen aleman, cuando el primero
recuerda que nadie esta autorizado a juzgar algunos casos (se refiere en particular
al de la Escuadra Especial), ni quien ha vivido la experiencia del Lager ni, mucho

menos, quien no la ha vivido (2010: 518).

Es necesario dejar constancia de que ambos se estan refiriendo a situaciones
distintas, pero traspasadas por las mismas preguntas y la imperiosa necesidad de
respuestas. De un lado, el juicio a quienes de una u otra forma colaboraron o
fueron forzados a colaborar dentro del Lager. De otro, el juicio a quienes, sin
participar directamente, tuvieron su papel dentro del régimen y a quienes se
limitaron a guardar silencio y tolerar las cosas tal como ocurrian, pese a estar en

condiciones de denunciarlo.

Sin embargo, esta supuesta imposibilidad de juicio nos plantea una
incomodidad (y una confusion) moral. Como filésofa, Arendt defendera la
necesidad de evitar la confusiéon que generaron los debates en torno a los juicios de
los criminales de guerra, pues algunos de sus criticos sugirieron que los unicos
reos verdaderos eran quienes como ella osaban ponerse a juzgar. Ello se basaba en
el supuesto de que no puede juzgar nadie que no haya estado en las mismas

circunstancias, en las que, presumiblemente, habria actuado como los demas.

La tesis de compromiso es que -en ciertos casos y en circunstancias como estas-
la suspensién del juicio no es igual a la imposibilidad de juicio, a pesar de que la
frontera entre ambas es porosa y ambigua. El hombre se presenta aqui como una
criatura confusa, sometida a una confusiéon creciente cuando encara la
responsabilidad de emitir un juicio, “tal como una brujula se enloquece cerca de un

polo magnético”, dira Levi (2010: 523).

Pero en medio de esa confusién el hombre tiene la obligacién ética de enfrentar
ese momento, pues no hablamos de costumbres, ni de habitos ni virtudes, sino “de
la afirmacidn, suscrita por todos los filésofos que alguna vez trataron la materia, de
que, primero, hay una distinciéon entre lo correcto y lo incorrecto, y que es una
distincion absoluta (...); y que, segundo, todo ser humano en su sano juicio esta

capacitado para hacer esta distincion” (Arendt, 2007: 95). Se trata, ademas, del

24



ultimo reducto de libertad, donde el hombre se enfrenta a si mismo y al mundo
para dotar de sentido a su vida y donar a las proximas generaciones su legado de

responsabilidad.

Y antes de legar algo, el hombre debe rendir cuentas consigo mismo. El acto del
juicio es en esencia un acto solitario, personal. Es ante todo un didlogo con uno
mismo que sélo después se torna en acciéon y se convierte en un acto del mundo. Ya
que la condicion previa del juicio es “la disposiciéon a convivir explicitamente con
uno mismo, tener contacto con uno mismo, esto es, entablar ese didlogo silencioso
entre yo y yo mismo que, desde Soécrates y Platén, solemos llamar pensamiento”

(Arendt, 2007: 71).

Para Hannah Arendt no es posible pensar sin experiencia personal, pues todo
pensar es un repensar las cosas. La idea de solitud es crucial para entender qué es
el pensar. Pensar y recordar es la manera humana de echar raices, de ocupar el
propio lugar en el mundo, al que todos llegamos como extrafos (/bid., 115). “La
linea divisoria entre los que quieren pensar y, por tanto, han de juzgar por si
mismos, y quienes no quieren hacerlo atraviesa todas las diferencias sociales,

culturales y educacionales”.

Una de las principales lecciones del derrumbe moral que acompafié al régimen
de Hitler radica en que quienes aprecian los valores y se aferran a las normas y
pautas morales no son de fiar, pues éstas pueden cambiar de la noche a la mafiana.
Son, por tanto, quienes dudan y los escépticos los que mereceran mas confianza,
pues estan acostumbrados a examinar las cosas y construirse sus propias ideas.
Los mejores —continia Arendt- seran aquellos que sdlo tengan por cierta una cosa:

que, pase lo que pase, mientras vivamos habremos de vivir con nosotros mismos.

25



Bibliografia
Arendt, Hannah (1999), Eichmann en Jerusalén. Barcelona: Editorial Lumen.

Arendt, Hannah (2005), Las secuelas del régimen nazi. Informe desde Alemania.

En: Ensayos de comprension, 1930-1954: escritos no reunidos e inéditos de Hannah

Arendt. [Agustin Serrano de Haro (trad.)] Madrid: Caparrés Editores., pp. 301-26.
Arendt, Hannah (2006), Los origenes del totalitarismo. Madrid: Alianza Editorial.
Arendt, Hannah (2007), Responsabilidad y juicio. Barcelona: Paidds.

Lanzmann, Claude (2011), La liebre de la Patagonia. Barcelona: Seix Barral.
Levi, Primo (2010), Trilogia de Auschwitz. Barcelona: El Aleph Editores.

Safranski, Riidiger (2005), El mal o el drama de la libertad. Barcelona: Tusquets
Editores.

Sanchez, Cristina (1995), Hannah Arendt. En: Vallespin, Fernando (ed.) (1995),

Historia de la Teoria Politica. Madrid: Alianza Editorial, vol. 6, pp. 146-86.

26



